

[bookmark: _Hlk185253356]راهکارهای تربیتی پیشگیرانه و مقابله‌ای با وسواس؛ بر اساس دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی(ره)

فاطمه وجدانی*
دانشیار گروه معارف اسلامی، دانشکده الهیات و ادیان، دانشگاه شهید بهشتی، تهران، ایران.
( نویسنده مسئول). Email: f_vojdani@sbu.ac.ir
0000-0002-0041-5199

سمیرا حیدری
دکتری فلسفه تعلیم و تربیت، دانشکده روان شناسی و علوم تربیتی،دانشگاه تهران ، تهران ، ایران.
Email:sheidari@ut.ac.ir
0000-0003-2793-667X


Fatemeh Vojdani*
[bookmark: _Hlk217610942]Associate Professor, Department of Islamic Teachings, Faculty of Theology and Religious Studies, Shahid Beheshti University, Tehran, Iran  (Corresponding Author)
F_vojdani@sbu.ac.ir
0000-0002-0041-5199

Samira Heidari
Ph.D. in philosophy of education,Faculty of Education and Psycology,University of Tehran,Tehran,Iran
sheidari@ut.ac.ir
0000-0003-2793-667X

چکیده تفصیلی
هدف: وسواس یکی از مشکلاتی است که عملکردهای انسان را دچار اختلال می‌کند و سختی های زیادی را برای خود فرد و گاه برای اطرافیان او ایجاد می کند. این مشکل اکثرا از دوره نوجوانی شروع می‌شود و در قشر دانش آموز، علاوه بر پیامدهایی همچون افسردگی، به‌میزان زیادی عملکرد تحصیلی،رفتاری و اجتماعی دانش‌آموزان را نیز تحت تأثیر قرار می دهد. وسواس تا کنون از منظرهای گوناگونی بررسی شده است. اما راهکارهای پیشگیرانه و اصلاحی-تربیتی تا کنون کمتر مورد توجه پژوهشگران بوده‌است. با عنایت به پیچیدگی وسواس و ضرورت استفاده از ظرفیت تمام علوم برای شناخت و اصلاح این مساله، جادارد که وسواس از زاویه فلسفی- دینی نیز مورد بررسی قرار‌گیرد؛ به‌خصوص که درگیری اصلی در وسواس مربوط به سیستم فکری انسان است و در آثار فلسفی و دینی ما آموزه‌های درخور توجهی در این زمینه وجود‌‌ دارد. هدف تحقیق حاضر، بررسی وسواس با رویکرد پیشگیرانه و تربیتی بر اساس نظرات آیت‌الله مجتبی تهرانی است. سؤالات تحقیق عبارتند از: 1) عوامل وسواس از دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی چیست؟ و 2) بر این ‌اساس، چه راهکارهای تربیتی برای رهایی از وسواس می‌توان ارائه داد؟	Comment by Research: از الکوی زیر برای بخش زمینه و هدف پیوری کنید
طرح مسئله کوتاه (۲–۳ جمله)
اهمیت موضوع و خلأ پژوهشی (۲–۳ جمله)
هدف پژوهش (صریح و عملیاتی) (۱ جمله)
سؤالات پژوهش 
روش پژوهش: پژوهش حاضر بنا بر هدف، یک پژوهش کاربردی است که با روش توصیفی-تحلیلی انجام گرفته است. جامعه تحلیلی این پژوهش کلیه آثار دست اول منتشر شده از آیت‌الله مجتبی تهرانی در ارتباط با نفس و کارکرد قوای نفس است. تمامی آثار فوق الذکر مورد بررسی دقیق قرارگرفته و داده های لازم، از طریق فیش‌برداری نظام مند جمع آوری شد. بنابراین، ابزار جمع‌آوری داده‌ها فیش بوده است. سپس فیش‌ها دسته‌بندی، کدگذاری و تحلیل شدند و عوامل وسواس به‌دست آمد. سپس باتوجه‌به عوامل به‌دست‌آمده، راهکارهایی برای پیشگیری و مقابله با وسواس پیشنهاد شد. 	Comment by Research: در یک خط سه کلمه پژوهش نوشتید. بهتر است فشرده و در یک جمله واحد بدون تکرار نوشته شود	Comment by Research: از نظر علمی درست است، اما بهتر است به شکل زیر بیان شود فیش‌برداری نظام‌مند یا فیش‌های مفهومی
یافته‌ها: بخش اول تحقیق به شناسایی عوامل وسواس از دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی اختصاص داشت. یافته ها نشان داد که آیت‌الله تهرانی وسواس را بر اساس قوای نفس تحلیل کرده‌اند و عامل وسواس را غلبه قوه واهمه بر قوه عاقله دانسته اند. از نظر ایشان گرچه در وسواس، هم نفس انسان و هم شیطان دخالت دارند؛ اما کارگزار اصلی وسوسه، خود انسان است. نیروهای نفس از قبیل شهوت، غضب و واهمه کار اصلی را انجام می‌دهند. صرفا در نفس اماره، که عقل به‌طور کامل شکست خورده و تحت سلطه‌ی قوای دیگر در‌آمده، وسوسه توسط شیطان هم رخ‌می‌دهد. لذا منشأ این وسوسه‌ها در درون خود انسان است و شیطان آن‌ها را یاری می‌کند. نفس انسان در آغاز آفرینش خود جز قابلیت و استعداد چیزی ندارد. بنابراین، احتمال ورود شیطان و فرشته به قلب او(امکان پذیرش الهام و وسوسه) مساوی است. عاملی که یکی از این دو را اولویت می‌دهد، خود انسان است:کسی که از هوای نفس پیروی می‌کند، نفس خود را برای پذیرش وسوسه آماده می‌کند و کسی که پرهیز و تقوا را مراعات می‌کند، قلب خود را در اختیار پذیرش الهام قرار می‌دهد. از طرف دیگر، چون نفس انسان به باطل گرایش دارد و پیروی از حق برای او دشوار است، راه‌های باطل شیطانی را واضح‌تر(از راه حق)می‌بیند. از سویی، شیطان هم گاهی حق و باطل را درمی‌آمیزد و بر باطل لباس حق می‌پوشاند. مثلاً، گاهی انسان را به کار خیری دعوت می‌کند چنان که انسان فکر می‌کند این دعوت الهی است؛ ولی شیطان آن را به عنوان حربه‌ای برای انحراف بیشتر انسان به کار می‌برد. بدین‌ترتیب،شیطان بر انسان سلطه ندارد و اگر بخواهد تأثیرى بگذارد، مجبور است با یكى از قواى درونى یعنى غرائز و توهّمات و وسوسه‌ها وارد شود. از همین روست که آدمی بعد از وسوسه شدن، مورد ملامت خود و دیگران قرار مى‌گیرد.	Comment by Research: متن فعلی از نظر حجم و تفصیل، بیشتر به یافته‌ها + بحث مقاله کامل شباهت دارد تا یافته‌های چکیده مبسوط.
پیشنهاد می‌شود بخش یافته‌ها برای تناسب با قالب چکیده مبسوط، با حفظ نکات محوری، فشرده‌تر شده و از بیان تفصیلی دیدگاه‌ها و فهرست کامل راهکارها پرهیز شود متناظر با سوالات تحقیق باشد
در پاسخ به سوال دوم تحقیق، یافته ها نشان داد که راهبرد اصلی مقابله با وسواس، مدیریت قوای نفس با رویکرد توحیدی است. تقویت رابطه با خداوند، اجتناب از آسیب‌رسان‌های قوه عاقله،و خویشتنداری با رویکرد دینی می‌تواند به حاکمیت مجدد قوه عاقله بر دیگر قوای نفس(به ویژه قوه واهمه)کمک کند.  بر این ‌اساس، 12راهکار تربیتی شامل هفت راهکار پیشگیرانه(اجتناب از مرور افراطی گذشته، محدودکردن آرزوهای دورودراز، اجتناب از توجه افراطی بر نداشته‌های دنیوی، اجتناب از انباشتگی درونی احساسات و افکار منفی، خوش‌بینی منطقی نسبت به آینده، خوش‌بینی معقول نسبت به دیگران و تقویت رابطه با خدا) و  پنج راهکار مقابله‌ای و  اصلاحی(تفکر در عواقب وسواس، زدودن رذایل نفسانی و بستن راه‌های نفوذ شیطان، بی اعتنایی به محتوای وسوسه و اجتناب از عمل به‌مقتضای آن، ذکر خدا و پناه‌بردن به خدا و ایجاد ملکه تقوا) پیشنهاد شد.
نتیجه‌گیری: با عنایت به این که در این پژوهش غلبه قوه واهمه بر قوه عاقله، اغوا در برابر فریب‌های شیطان و پیروی از هواهای نفسانی به عنوان عوامل اصلی وسواس شناسایی شد، راهکارهای معرفتی، عاطفی و رفتاری متعددی برای مقابله و درمان این مساله پیشنهاد شد و در مجموع، توجه بیشتر به پرورش قوه عاقله در راستای ارتقای سلامت روان و بهبود عملکرد دانش آموزان، مورد تاکید قرار گرفت. این، نشان‌‌داد که باید از چند جهت با وسواس مقابله کرد و شیوه‌هایی همچون،سرزنش کردن،موعظه کردن و نظایر این‌ها نمی‌تواند مساله‌گشایی کند. 	Comment by Research: در چکیده مبسوط، هدف اصلی نتیجه‌گیری باید بر پیامد علمی و کلان پژوهش باشد، نه جزئیات اجرای آموزشی. متن بیشتر شبیه توصیه است تا جمع‌بندی تحلیلی یافته‌ها.
برای خواننده چکیده، بهتر است ابتدا یافته‌های کلان پژوهش و سپس پیامد کلی (مثلاً اهمیت پرورش قوه عاقله و توجه به سلامت روان) بیان شود.
در انتها علاوه بر نوشتن محدودیت های تحقیق پیشنهادات در دو سطح کاربردی و پژوهشی نوشته شود. این تحقیق محدودیتی نداشته است
پیشنهادات کاربردی تحقیق شامل: اهتمام بیشتر نظام تربیت به ساحت تربیت زیستی بدنی، و توجه بیشتر معلمان و مربیان به پرورش قوه عاقله و به کارگیری راهکارهای به‌دست‌آمده در این پژوهش می باشد. هم چنین، در سطح پژوهشی، انجام پژوهش‌های چندرشته‌ای و میان‌رشته‌ای با رویکردهای فلسفی، اخلاقی، روانشناختی، قرآنی-روایی،  و همچنین، مطالعه تطبیقی دیدگاه دانشمندان کشورهای مختلف می‌تواند دستاوردهای ارزشمندی برای طراحی برنامه‌های متناسب با زیست‌بوم ایران فراهم نماید.
[bookmark: _Hlk218015689]قدردانی: این تحقیق به صورت یک پژوهش مستقل صورت گرفته، و برای انجام آن، از حمایت مالی موسسه خاصی استفاده نشده است. 	Comment by Research: اضافه شود. 
ملاحظات اخلاقی: جهت حفظ اصالت، صحت و دقت در استخراج و بیان نظرات آیه الله تهرانی، صرفا به منابع دست اول ایشان مراجعه شده و نظرات ایشان به دقت و چند باره مطالعه و فهم شده اند. هم چنین، جهت رعایت امانتداری، مطالب به دقت ارجاع داده شده اند.

تعارض منافع: نویسندگان در انجام این پژوهش تعارض منافعی نداشته اند.




Abstract
Objective: Obsession is one of the problems that disrupts human functioning and it creates many difficulties for the individual and sometimes for those around him. This problem mostly starts in adolescence, and in the students, in addition to consequences such as depression, it also greatly affects the academic, behavioral and social performance. Obsession has been studied from various perspectives so far. However, preventive and corrective-educational strategies have received less attention from researchers so far. Given the complexity of obsession and the necessity of using the capacity of all sciences to recognize and correct this issue, it is necessary to examine obsession from a philosophical-religious perspective; especially since the main conflict in obsession is related to the human intellectual system and there are significant teachings in this field in our philosophical and religious works. The aim of the present study is examining the obsession with a preventive and educational approach based on the views of Ayatollah Mojtaba Tehrani. The research questions are: 1) What are the factors of obsession from Ayatollah Mojtaba Tehrani's perspective? and 2) Based on this, what educational solutions can be offered to get rid of obsession?
Method: The present study is an applied research in terms of its purpose which is down with the descriptive-analytical method. The analytical community of this study is all first-hand works published by Ayatollah Mojtaba Tehrani regarding the soul and the functioning of the soul's powers.
All the above-mentioned works were carefully examined and the materials is collected by systematic  recording. So, The data collection tool was a record. The records were categorized, coded, and analyzed, and the factors of obsession were obtained. Based on the obtained factors, solutions were proposed to prevent and deal with obsession.
Findings: The first part of the research was dedicated to identifying the factors of obsession from the perspective of Ayatollah Mojtaba Tehrani. The findings showed that Ayatollah Tehrani has analyzed obsession based on the powers of the soul and has considered the cause of obsession to be the dominance of the power of reverie over the power of reason. So, in his opinion, although both the human soul and the devil are involved in obsession, but the main agent of temptation is the human being himself. The forces of the soul such as lust, anger, and reverie do the main work. Only in the egoistic soul, where the intellect has completely failed and is dominated by other forces, does temptation also occur through the devil. The source of these temptations is within ourselves, and the devil helps them. At the beginning of its creation, the human soul has nothing but its own capabilities and talents. The probability of devil and angels entering its heart (the possibility of accepting inspiration and temptation) is equal. The factor that gives priority to one of these two is the human being himself: One who follows the desires of the ego prepares his soul to accept temptation, and one who observes abstinence and piety prepares his heart to accept inspiration. The number of false paths opens the door to devil from the human heart. Because the human soul tends towards falsehood and it is difficult for him to follow the truth, he sees the false paths of devil more clearly (than the path of truth). Devil sometimes mixes truth and falsehood and dresses falsehood in the guise of truth. For example, sometimes he calls man to do good deeds, as if he thinks it is a divine call; but devil uses it as a weapon to further mislead man. In this way, devil does not have dominion over man and if he wants to have any effect, he has to intervene with one of the internal forces, namely instincts, illusions. This is why, after being tempted, a man is criticized by himself and others.
In response to the second research question, the findings showed that the main strategy for dealing with obsession is to manage the powers of the soul with a monotheistic approach. strengthening the relationship with God, avoiding things that harm the rational faculty, and exercising self-control with a religious approach can help the rational faculty regain control over other faculties of the soul (especially the faculty of reverie). Accordingly, 12 educational strategies include seven preventive strategies (avoiding excessive review of the past, limiting distant desires, avoiding excessive attention to worldly possessions, avoiding internal accumulation of negative emotions and thoughts, rational optimism towards the future, reasonable optimism towards others, and strengthening the relationship with God). And five coping and corrective strategies were suggested (thinking about the consequences of obsession, removing sensual vices and closing the ways of devil's influence, ignoring the content of the temptation and avoiding acting upon it, remembering God and seeking refuge in God, and establishing the piety).
Conclusion: Considering that in this study, the dominance of reverie over reason, temptation to devil's deceptions, and following sensual desires were identified as the main factors of obsession, numerous cognitive, emotional, and behavioral strategies were proposed to deal with and treat this issue, and overall, more attention was paid to cultivating reason in order to promote mental health and improve student performance. This showed that obsessions should be dealt with from several aspects, and methods such as reprimanding, preaching, and the like cannot solve the problem.
Practical suggestions from the study include: greater attention by the education system to the field of physical education, and greater attention by teachers and trainers to cultivating reason and applying the strategies obtained in this study. Also, at the research level, conducting multidisciplinary and interdisciplinary research with philosophical, ethical, psychological, Quranic-narrative approaches, as well as a comparative study of the perspectives of scientists from different countries, can provide valuable achievements for designing programs appropriate to Iran's ecosystem.
Acknowledgements: This research was conducted as an independent study, and no financial support from any institution was used to conduct it. 
Ethical considerations: In order to maintain the authenticity, accuracy, and precision in extracting and expressing Ayatollah Tehrani's views, only his original sources were referred to, and his views were carefully and repeatedly studied and understood. Also, in order to observe confidentiality, the materials have been carefully referenced.
Conflict of interest: In this research the authors have no conflicts of interest.




چکیده
هدف: وسواس یکی از مشکلاتی است که عملکردهای انسان را دچار اختلال می‌کند. تحقیق حاضر، به بررسی این مسئله با رویکرد پیشگیرانه و تربیتی بر اساس نظرات آیت‌الله مجتبی تهرانی پرداخته است. سؤالات تحقیق عبارتند از: 1) عوامل وسواس از دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی چیست؟ و 2) براین‌اساس، چه راهکارهای تربیتی برای رهایی از وسواس می‌توان ارائه داد؟
روش: روش پژوهش توصیفی-تحلیلی است. جامعه تحلیلی پژوهش شامل کلیه آثار دست‌اول آیت‌الله مجتبی تهرانی در ارتباط با نفس و کارکرد قوای نفس است. در این تحقیق تمام آثار فوق‌الذکر با نظر به سوالات تحقیق، موردبررسی دقیق قرار  گرفت. ابزار جمع‌آوری داده‌ها فیش بود. سپس فیش‌ها به‌صورت نظام‌مند دسته‌بندی، کدگذاری و تحلیل شدند و عوامل وسواس به دست آمد. سپس باتوجه‌به عوامل به‌دست‌آمده، راهکارهایی برای پیشگیری و مقابله با وسواس پیشنهاد شد. 
[bookmark: _Hlk184918388]یافته‌ها: آیت‌الله تهرانی وسواس را بر اساس قوای نفس تحلیل کرده‌اند و عامل وسواس غلبه قوه واهمه بر قوه عاقله؛ و در نتیجه، خطورات قلبی بی‌فایده و گاه شرآمیز، اغوا در برابر فریب‌های شیطان و پیروی از هواهای نفسانی است. براین‌اساس، 12راهکار تربیتی شامل هفت راهکار پیشگیرانه(اجتناب از مرور افراطی گذشته، محدودکردن آرزوهای دورودراز، اجتناب از توجه افراطی بر نداشته‌های دنیوی، اجتناب از انباشتگی درونی احساسات و افکار منفی، خوش‌بینی منطقی نسبت به آینده، خوش‌بینی معقول نسبت به دیگران و تقویت رابطه با خدا) و  پنج راهکار مقابله‌ای و  اصلاحی(تفکر در عواقب وسواس، زدودن رذایل نفسانی و بستن راه‌های نفوذ شیطان، بی اعتنایی به محتوای وسوسه و اجتناب از عمل به‌مقتضای آن، ذکر خدا و پناه‌بردن به خدا و ایجاد ملکه تقوا) پیشنهاد شد.
نتیجه‌گیری: باتوجه‌به تأکید اسناد بالادستی نظام آموزش‌وپرورش بر ارتقای سلامت جسمی-روانی دانش‌آموزان و مقابله با عوامل بیماری زا در مدارس، توجه جدی‌تر نظام تربیتی به ساحت تربیت زیستی بدنی، توجه بیشتر به پرورش قوه عاقله به جهت اهداف سلامت روان، و به‌کاربستن راهکارهای پیشنهادی، به معلمان و مربیان مدارس پیشنهاد می‌شود. 


واژگان کلیدی: وسواس، قوای نفس، آیت‌الله مجتبی تهرانی، تربیت


مقدمه
اعمال گوناگون انسان در زندگی،از قوای نفسانی او نشات می‌گیرد و در این میان، هریک از قوای او که بیشتر فعالیت کند، ملکاتی متناسب با آن قوه،در روح آدمی ایجاد می‌شود.برای مثال، با غلبه قوة غضبیه، انسان درنده‌خو می‌شود؛و با حکمرانی قوة عاقله بر سایر قوا، انسان ‌مانند فرشته‌ای خواهد شد؛هر چند که جسم او مانند انسان باشد(تهرانی،1395،ج1: 100).باتوجه‌به پیچیدگی ساختار وجودی آدمی،انسان در طی کردن مسیر درست زندگی، بی‌نیاز از تربیت نیست و دانشمندان زیادی تلاش می‌کنند آدمی را به‌گونه‌ای تربیت کنند که عقل او،قوای دیگر او را تحت فرمان خود درآورد.در غیر این صورت، مشکلات عدیده‌ای برای انسان پدید می‌آید؛که پژوهش حاضر نیز به یکی از مصادیق آن پرداخته است.
"وسواس" یکی از مسائلی است که درصورت تسلط قوه واهمه بر سایر قوا  در انسان پدید می‌آید.در قرآن کریم به مناسبت‌های مختلف از این مسئله یاد شده است:"مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ الَّذِي يُوَسْوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ [footnoteRef:1]"، "فَوَسْوَسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لَهُمَا مَا وُورِيَ عَنْهُمَا[footnoteRef:2]" و "وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسْوِسُ بِهِ نَفْسُهُ [footnoteRef:3]" اشاره کرد.  [1:  ناس، آیات 6-4]  [2:  اعراف، 20]  [3:  ق، 16] 

 "وسواس" در لغت به معناى صداى آهسته است و عبارت‌است از  افکار بی‌فایده، باطل و مضری که به ذهن خطور می‌کند و منشأ کارهای باطل یا حرام می‌شود(قرشی،1361،ج5: 220-219). "وسوسه" نیز عبارت است از اندیشه بد در دل افکندن که از راه صوت خفی در شعور انسان تأثیر  می‌گذارد(جوادی‌آملی،1392،ج 28: 275).
وسواس می‌تواند علاوه‌بر اختلال در زندگی و عملکرد روزانه، حیات دین‌مدارانه انسان را نیز دچار مشکل کند؛ چه‌بسا کسانی که سراسر وقت نماز را به تطهیر مکرر مشغول می‌شوند و در پایان وقت،اگر فرصتی برای نماز باقی‌مانده باشد،نماز را با خستگی و کسالت به‌جای می‌آورند.یا در مورد مسائل اعتقادی،گرفتار شک‌وتردید و وسواس می‌شوند و به دلیل ناتوانی در خروج از آن،چه‌بسا تا مرحله‌ کفر هم پیش‌بروند.
واژه "وسواس" در متون روانپزشکی نیز به‌کار‌می‌رود و جایگاه خاصی در بین اختلالات روان به خود اختصاص داده‌است. اختلال وسواسی-جبری[footnoteRef:4]،به واسطه وجود وسواس‌ها و/یا اجبارها مشخص می‌شود. وسواس‌ها، افکار یا تکانه‌های مزاحم و ناخواسته تکراری هستند که غالبا منجر به افزایش قابل‌توجهی در اضطراب می‌شوند.اجبارها، رفتارها یا اعمال ذهنی تکراری در پاسخ به وسواس‌ها می‌باشند که به شیوه‌ای سفت و سخت و با قوانین غیرقابل انعطاف انجام می‌شوند.غالبا وسواس و اجبار با هم وجود دارند(سادوک[footnoteRef:5]، سادوک[footnoteRef:6] و رایز[footnoteRef:7]، 1397: 8). وسواس‌های فکری و عملی موجب اتلاف وقت شده و اختلال قابل توجهی در روند عادی زندگی  و فعالیت‌های معمول او ایجاد می‌کنند( بولند[footnoteRef:8] و وردوین[footnoteRef:9]،1400: 188).این افراد تلاش می‌کنند تا افکار و امیال مزاحم را یا نادیده بگیرند یا با برخی افکار یا اعمال دیگر خنثی‌کنند.برخی از انواع وسواس‌ها،به موضوعات آلودگی/تمیزی، شستشو،افکار ممنوعه(سادوک، سادوک و رایز،1397: 13-12)و وسواس‌های مذهبی(بولند و وردوین،1400: 190) مربوط هستند.  [4:  Obsessive-Compulsive Disorder]  [5:  Sadock, B.]  [6:  Sadock, V. A.]  [7:  Ruiz]  [8:  Boland]  [9:  Verduin] 

[bookmark: _Hlk212706392]این اختلال در 10 درصد بیماران سرپایی کلینیک‌هاي روانشناختی و روانپزشکی وجود دارد( سایبروال[footnoteRef:10]، بویسیو[footnoteRef:11] و منسیبو[footnoteRef:12]، 2011). میزان شیوع مادام العمر این اختلال، در جمعیت عمومی حدود دو تا سه درصد بوده و چهارمین اختلال شایع روانپزشکی در جهان است(سادوک، سادوک و رایز،2017: 1798-1785). در پژوهش‌های انجام‌شده در کشور، شیوع اختلال وسواسی-جبری در آزمودنی‌هاي مورد مطالعه، 61.2 درصد( قریشی و نیک منش، 1393)، 43.3 درصد(خسروی، 1396) و 54.4 درصد(آراسته و همکاران(1399) گزارش شده است؛ که آمار قابل توجهی است. [10:  Sibraval ]  [11:  Boisseau]  [12:  Mancebo] 

در طب سنتی نیز این مسأله مهم تلقی می‌شود و علت‌شناسی و درمان خاص خود را با توجه به بحث مزاج دارد(ناصری و همکاران،1393: 94؛دریایی،1393: 32). 
از آنجا که اختلال وسواسی_جبری، از جمله بیماری‌های روانی فرهنگ‌وابسته است(رضازاده و زرانی، 1401)، بررسی آن متناسب با زیست بوم فرهنگی کشور دور از نظر نبوده است. لذا برخی متخصصان با رویکرد دینی به مسأله ورود کرده‌اند(مانند:حدادی کوهسار و غباری بناب،1397؛ جلالی،1401)و تلاش کرده‌اند تا با رویکرد اسلامی به درمان وسواس بپردازند و بر اساس تحقیقات میدانی خود،موفقیت‌هایی را نیز گزارش کرده‌اند(مانند: نارویی و منصور،1388؛میکائیلی و همکاران،1390).علاوه بر این‌ها،برخی صاحب‌نظران نیز به جنبه‌های فقهی این مسأله پرداخته‌اند(نعمتی و همکاران،1397).
با توجه به‌این که اختلال وسواسی-جبري اکثرا از دوره نوجوانی شروع می‌شود( تسکن[footnoteRef:13] و ملت[footnoteRef:14]،1997) و اغلب مزمن شده و نسبت به درمان مقاوم می‌شود(سادوک و سادوک،2007: 190-182)، مداخله زودهنگام از همان دوره نوجوانی می‌تواند از مزمن شدن آن و تبعات بعدی جلوگیری نماید. به ویژه که وسواس، علاوه بر پیامدهایی همچون افسردگی، به‌میزان زیادی بر عملکرد تحصیلی،رفتاری و اجتماعی دانش‌آموزان نیز تأثیر می‌گذارد(لاینینگر[footnoteRef:15]، دایچز[footnoteRef:16]، پریتر[footnoteRef:17] و هیت[footnoteRef:18]،2010)؛لذا خدمات رفتاردرمانی،شناختی،دارو درمانی(آدامز[footnoteRef:19]، اسمیت[footnoteRef:20]، بالت[footnoteRef:21] و نولتن[footnoteRef:22]،2007)و یا راهکارهایی برای کاهش استرس و اضطراب و افزایش موفقیت تحصیلی و اجتماعی ایشان پیشنهاد شده‌است(لاینینگر، دایچز، پریتر و هیت،2010). اما راهکارهای پیشگیرانه و اصلاحی-تربیتی تا کنون کمتر مورد توجه بوده‌است.  [13:  Tezcan ]  [14:  Millet]  [15:  Leininger]  [16:  Dyches]  [17:  Prater]  [18:  Heath]  [19:  Adams]  [20:  Smith]  [21:  Bolt]  [22:  Nolten] 

هر جامعه‌ای نیاز به نسل سالم و کارآمد دارد، و به نظر می رسد که ناراحتی های روانی در بین جوانان در حال افزایش است(عباسی، 1403). بنابراین،  توجه اساسی به بهداشت روان دانش‌آموزان نوجوان می‌تواند جزو اولویت‌های  نظام تربیتی قرار بگیرد؛به ویژه که یکی از ساحت‌های تربیت رسمی عمومی-تربیت زیستی‌و‌بدنی- ناظر بر حفظ و ارتقای سلامت روان متربیان و مبارزه با عوامل ضعف و بیماری است(مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران،1390: 305). 
با عنایت به پیچیدگی وسواس و ضرورت استفاده از ظرفیت تمام علوم برای شناخت و اصلاح این مساله، جادارد که وسواس از زاویه فلسفی- دینی نیز مورد بررسی قرار‌گیرد؛ به‌خصوص که درگیری اصلی در وسواس مربوط به سیستم فکری انسان است و در آثار فلسفی و دینی ما آموزه‌های درخور توجهی در این زمینه وجود‌‌ دارد. در واقع، اسلام به عنوان یکی از غنی ترین ادیان، با دارا بودن چندین هزار آیه و روایت، می تواند منبعی قابل اعتنا و قابل اتکا برای تحلیل رفتارها و فرایندهای روانی انسان باشد(صالحی و همکاران، 1404)؛ منبعی که اندیشمندان مسلمان به خوبی با تحلیل و بسط آنها توانسته اند، تحلیل ها و راهکارهای مناسبی برای مسائل روحی روانی انسان ها به دست بیاورند.
آیت‌الله مجتبی تهرانی(ره)( 1391- 1316) از جمله اندیشمندان بزرگ اسلامی است که آثار زیادی در مورد ساختار و شاکله انسانی دارد. ایشان چهار قوه انسانی(عقل، شهوت، غضب و وهم)را به‌طور دقیق مورد بحث قرارداده، و با تبیین دقیق رذایل نفسانی که محصول خروج قوای نفس از تعادل هستند، سرنخ‌های ارزشمندی در باب بیماری‌های نفس در اختیار ما قرار می‌دهد. یکی از امتیازات ایشان علاوه بر ارائه مباحث به‌صورت نظام‌مند و مهندسی‌شده، داشتن نگاه چند‌بعدی، تحلیل‌های فلسفی، دینی و گاه روان‌شناسانه از رذایل نفسانی است. به نظر می‌رسد که از طریق تحلیل و بسط دیدگاه‌های ایشان در باب رذایل قوه عاقله، می‌توان به تبیینی از مساله وسواس و عوامل ایجاد آن دست‌یافت. در همین راستا، این پژوهش به دنبال پاسخگویی به دو سؤال است: 1) عوامل وسواس از دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی چیست؟ و 2) بر این اساس،چه راهکارهای تربیتی برای رهایی از وسواس می‌توان ارائه داد؟
[bookmark: _Hlk212675741][bookmark: _Hlk185100005]تاکنون درمورد وسواس پژوهش‌هایی با رویکرد اسلامی انجام شده‌است. نارویی و منصور(1388)در یک پژوهش مداخله‌ای، در پی ارائه درمان خودیابی اسلامی در زمینه وسواس در طهارت و نجاست برآمدند.شعار ایشان برای درمان عبارت بود از: "ایمان بیار، عمل کن، انکارکن و اجتناب کن تا روز به روز سالم‌تر شوی".آنها اثربخشی این درمان را نشان دادند.میکائیلی و همکاران(1390)نیز در یک تحقیق میدانی و مداخله‌ای به بررسی نقش مذهب در کاهش علائم اختلال وسواس پرداختند و اثربخشی روش‌هایی همچون:دعا،پناه‌بردن به خدا،اکتفا به واجبات، مصرف برخی مواد غذایی و کنترل افکار و اعمال را نشان دادند. ابراهیم‌آبادی و همکاران(1396) از طریق اصول و قواعد فقهی(مانند اصالت الصحه و اصل استصحاب)،راهی برای پیشگیری از وسواس فکری-عملی ارائه دادند. نعمتی و همکاران(1397)نیز حکم فقهی وسواس را از نگاه امام خمینی(ره) بررسی کردند و حرمت آن را بر اساس دلایل مختلف نشان دادند.حدادی کوهسار و غباری بناب(1397)با بررسی نقش مفهوم خدا در پیش‌بینی وسواس دانشجویان،دریافتند که دانشجویانی که مفهوم مثبتی از خدا دارند، وسواس کمتری دارند.در پژوهشی دیگر، جلالی(1401)،پیامدهای اختلال وسواس فکری و عملی را بر زندگی فردی، از دیدگاه قرآن و حدیث بررسی کرد و پیامدهایی هم‌چون:بیماری آرتریت روماتوئید،خشم،مختل شدن روابط خانوادگی و فاصله‌گرفتن از معنویات را یافت.در تحقیق دیگری، عسگری یزدی و قنبریان(1395)ضمن بحث درمورد خواطر نفسانی، بر اساس منابع اسلام(قرآن، روایات،منابع فلسفی و منابع اخلاقی)راهکارهایی برای کنترل ذهن به‌ویژه در هنگام نماز مطرح کردند؛همچون: صلاه مودع، مراقبت از ادراکات حسی،تفکر پیش از نماز، توجه به صورت‌های ذهنی اشیا و بودن در زمان حال. 
به‌طور‌ویژه، درمورد دیدگاه‌های آیت‌الله مجتبی تهرانی تحقیقات معدودی انجام شده‌است.حاجی محمد رفیع در پایان‌نامه کارشناسی‌ارشد خود(1394)،نظام تربیت اخلاقی(مبانی، اهداف، اصول و روش‌های تربیت‌اخلاقی) را بر اساس دیدگاه ایشان تبیین کرده‌است.البته ایشان به قوای نفس و بحث وسواس نپرداخته‌اند.نسیم بهشتی نیز در پایان‌نامه کارشناسی‌ارشد خود(1399)ساحت الهی تربیت را از منظر قرآن با تأکید بر نظرات آیت‌الله مجتبی تهرانی بررسی نموده و به مواردی همچون:ایمان،محبت الهی، طاعت، عبادت، رضا و توکل دست‌یافته‌است.تأکید این تحقیق نیز بهبود ارتباط بنده و خدا بوده و وسواس مد‌نظر نبوده‌است.نجفی و فاطمی پور(1398)نیز کارکردهای تربیتی حیا را در اسلام مورد بررسی قرار داده‌اند؛که پژوهش مذکور نیز به وسواس نپرداخته‌است.لذا پاسخ‌دهی به سؤالات تحقیق حاضر، نیاز به انجام پژوهشی مستقل دارد.

روش پژوهش
[bookmark: _Hlk212677272][bookmark: _Hlk206839853][bookmark: _Hlk206665470]پژوهش حاضر بنا بر هدف، یک پژوهش کاربردی است. پژوهش‌های کاربردی یافته‌ها و اصول نظری را در موقعیت‌های واقعی و عملی به‌کار می‌گیرند و هدف اصلی آنها، بهبود کارایی روش‌ها، حل مسائل مشخص و ارائه‌ی راهکارهای عملی برای مسائل اجتماعی، فرهنگی و تربیتی است(شریفی و شریفی،1383: 87). این تحقیق نیز تلاش دارد تا ابتدا عوامل وسواس را ریشه‌یابی نموده، در نهایت، راهکارهایی برای حل این مساله مطرح کند.
جامعه تحلیلی این پژوهش کلیه آثار دست اول منتشر شده از آیت‌الله مجتبی تهرانی در ارتباط با نفس و کارکرد قوای نفس است. تمامی آثار فوق الذکر مورد بررسی دقیق قرارگرفته و مطالب مرتبط با موضوع تحقیق فیش‌برداری شد. ابزار جمع‌آوری داده‌ها فیش بوده است. سپس فیش‌ها دسته‌بندی، کدگذاری و تحلیل شدند و عوامل وسواس به‌دست آمد. 
در تحقیقات توصیفی-تحلیلی محقق علاوه بر تصویرسازی آنچه هست،به تحلیل بیشتر،و تشریح و تبیین چگونه بودن و چرایی وضعیت مسئله و ابعاد آن می‌پردازد(حافظ نیا،1389: 71). در این تحقیق هم تلاش شد تا صورت‌بندی دقیقی از عوامل وسواس انجام شود و در مرحله بعد، با توجه به عوامل به‌دست‌آمده، و از طریق استنباط عقلایی راهکارهایی برای پیشگیری و مقابله با وسواس پیشنهادشد. بخش‌های هنجاری یا توصیه‌ای، یا همان باید و نبایدهای تربیتی، با توجه به نظریه اعتباریات علامه طباطبایی از مقوله وضع و اعتبار هستند؛ و الزام‌هایی هستند که انسان جهت رسیدن به اهداف جعل و اعتبار می‌کند. یعنی زمانی که انسان تشخیص بدهد که انجام یا ترک یک فعل برای رسیدن به هدف او کارآمد است، عقل عملی، اعتبار وجوب( باید و نباید) می‌کند[footnoteRef:23]. این شیوه اعتبار هنجارها را برخی صاحب‌نظران معاصر(صادق زاده قمصری و حسنی، 1391)، از نظریه اعتباریات علامه استخراج نموده و مطرح نموده اند.  در ادامه،یافته‌های تحقیق در دو بخش عوامل ایجاد کننده وسواس و راهکارهای تربیتی برای پیشگیری و مقابله با وسواس مطرح می‌شود. [23:  برای توضیح بیشتر، ر. ک.: وجدانی(1391)تحلیل مبانی فلسفی تربیت اخلاقی از منظر علامه طباطبایی(ره)و ارائه الگویی نظری جهت کاهش شکاف میان معرفت و عمل اخلاقی. ] 


چارچوب نظری تحقیق
آیت‌الله تهرانی وسواس را از جمله رذایل قوه عاقله می‌داند و معتقد است که وسواس از تسلط قوه واهمه بر قوه عقل پدید می‌آید. 
ایشان قوای انسان را شامل قوه عاقله، شهویه، غضبیه و واهمه می‌داند(تهرانی،1395،ج1: 100)و معتقد است که از آن‌جا که انسان موجودی بی‌نهایت‌طلب است،قوای او نیز همواره فعال می‌باشند.بدین معنا که قوای شهوت و غضب هیچگاه احساس سیری نمی‌کنند و قوه واهمه نیز همواره نقشه می‌کشد؛اما افسار قوای مذکور به دست قوه عاقله است.مبارزات طولانی بین قوای نفس وجود دارد و حاصل این مبارزات مطابق با قرآن کریم سه حالت را برای نفس ایجاد می‌کند:اگر عقل به‌طور کامل شکست خورده و تحت سلطه قوای دیگر درآید،نفس،به "نفس اماره" تعبیر می‌شود.هنگامی که عقل با قوای دیگر می‌جنگد و گاهی زمین می‌خورد و گاهی برمی‌خیزد، در این‌صورت، "نفس لوامه" نامیده می‌شود؛و بالاترین مرتبه‌ نفس انسان "نفس مطمئنه" است؛وضعیتی که عقل بر قوای دیگر پیروز می‌شود،بر شهوت و غضب فرمانروایی می‌کند و دسیسه‌های قوه‌ واهمه را نیز بر ملا کرده و بر تمام وجود آدمی حکم می‌راند(تهرانی،1395،ج1:  79-78).
کارکرد قوه عقل این است که حقیقت اشیاء را درک می‌کند و خوب و بد را تشخیص می‌دهد.عقل به مثابه فرمانده سایر قوا، مقدار و جای استفاده از هر قوه را تعیین می‌کند و کیفیت عملکرد هر قوه را بررسی می‌کند.اگر قوای نفسانی از عقل پیروی نکنند و به حدی که قوه عاقله تعیین می‌کند،راضی نشوند،عقل برای کنترل غضب و شهوت،آن‌ها را بر ضد هم تحریک می‌کند.مثلا، در‌صورت سرکشی غضب،با تحریک شهوت،او را سست می‌کند؛ و درصورت طغیان شهوت، با تحریک غضب،او را سرکوب می‌کند؛و اگر واهمه دست از دسیسه بر ندارد، با یورش غضب، او را کنترل می‌کند و در نهایت،اگر غضب نیز از عهده‌ی او بر نیاید،عقل با افشاگری، او را رسوا می‌کند.گاهی واهمه با شیطنت، هدف‌های پست و شیطانی خود را در پوششی از اهداف متعالی، زیبا جلوه می‌دهد.در این‌گونه موارد،عقل فریب نمی‌خورد و با افشای حقیقت،او را رسوا می‌کند.در نتیجه‌ این نظارت  و کنترل،بین قوای نفسانی رابطه‌ عادلانه پدید می‌آید.البته رسیدن به‌این مقام کار آسانی نیست و شاید عمری طول بکشد(تهرانی،1395،ج1: 77).
کارکرد قوه واهمه نیز درک معانی جزئی و صور خارجی است.قوه‌ واهمه همانند یک مهندس نقشه‌کش، صور جزئی را می‌گیرد و با آنها هندسه‌ رفتار آدمی را طراحی می‌کند.بنابراین،اگر در خدمت عقل باشد، برای رسیدن آدمی به هدف والای خلقت طراحی می‌کند؛و اگر در خدمت غضب و شهوت باشد،در جهت برآوردن خواسته‌ها و اشباع این قوا تلاش می‌کند.نکته مهم این‌که قوه واهمه برای خدمت به کارفرمای خود،قوای دیگر را نیز با خود هماهنگ می‌کند.یعنی در صورتی که در خدمت عقل باشد، غضب و شهوت را نیز به خدمت عقل وا‌می‌دارد؛و اگر در خدمت غضب یا شهوت باشد،عقل را نیز در خدمت به آن‌ها به کارمی‌گیرد.نتیجه این‌که تسلط قوه‌ واهمه بر قوای دیگر، رذایل را در همه‌ قوا ایجاد می‌کند.دو رذیلت مهم که ناشی از حکمرانی قوه‌ واهمه بر قوه‌ عاقله است،وسواس و مکر است(تهرانی،1395، ج1:75).این بحث، تحلیل خاصی از وسواس به دست می‌دهد.

مفهوم شناسی وسواس از دیدگاه آیت‌الله‌تهرانی
از دیدگاه آیت‌الله تهرانی معنای لغوی "وسواس"،حدیث نفس و نیز، خطورات قلبی بی‌فایده است که ممکن‌است شرآمیز باشد یا نباشد؛و به‌هرحال، نوعی تزلزل روحی-روانی ایجاد می‌کند. اما اصطلاحاً، وسواس از رذیلت‌های قوه عاقله است و از تسلط قوه واهمه بر قوه عقل پدید می‌آید و موجب می‌شود که انسان نسبت به واقعیت‌های موجود دچار شک و تردید شود(تهرانی،1395،ج1: 234).لازم به ذکر است که "خاطر" به معنی چیزی از تدبیر یا امر است که به قلب خطور می‌کند و به ذهن متبادر می‌شود(ابن منظور،1414؛ ج1: 249).قلب انسان هرگز خالی از فکر و خیال نیست.افکار و خیالات پیوسته از هر دری به ذهن می‌آیند و هیچ‌یک تا رسیدن جانشین خود توسط فکر و خیال دیگر، از ذهن خارج نمی‌شوند؛همچون حوضی که آب از راه‌های گوناگون در آن می‌ریزد.تمامی آنچه وارد قلب می‌شود(خطورات قلبی)،بر دوگونه است:یا انسان را به سوی خیر و نیکی دعوت می‌کند و پسندیده است(الهام)؛و یا خیالی است که ما را به خیر دعوت نمی‌کند؛گرچه  ممکن است به شر و بدی هم دعوت نکند(وسواس)(تهرانی،1395،ج1: 235). 
یکی از زمینه‌هایی که وسواس در آن بروز می‌یابد، عقاید و باورهای دینی است. قوه‌ واهمه طوری نقشه می‌کشد که انسان نسبت به باورهای خود دچار تردید شود و حتی یقین او به برخی از حقایق از میان برود و گرفتار شک و ناباوری شود.زمینه دیگر، اعمال و رفتارها یا مناسک دینی است.برخی از اعمال مهمی که طبق آموزه‌های  شرعی لازم است که به‌طور صحیح انجام شوند، مربوط به طهارت‌های سه‌گانه یعنی وضو، غسل و تیمم هستند.به هنگام وسواس، قوه‌ واهمه، عمل صحیح را باطل می‌انگارد و کاری را که پایان داده،ناتمام می‌شمارد و یا  پاک را نجس می‌پندارد(تهرانی،1395،ج1: 238).
مسأله مهم علاوه بر آزاردهندگی افکار وسواسی،رفتارهای ناموجهی است که می‌تواند به دنبال این‌گونه خطورات قلبی ناپسند بروز یابد و تکرار شود.مثلا، ابتدا تصوراتی در ذهن ایجاد می‌شود و قوه‌ واهمه آن تصورات را می‌پروراند و با تسلط بر قوای دیگر، میل و اراده به عمل را در انسان ایجاد می‌کند.برای مثال،تصوری از نجاست اعضای بدن قبل از نماز به صورت شک در ذهن ایجاد می‌شود.آنگاه قوه‌ واهمه با استفاده از احکام درستی که در قوه‌ عاقله هستند و همین‌طور،روی آوردن و استفاده از آب بیشتر که در قوه‌ شهویه است و مبارزه به نجاست که در قوه‌ غضبیه است،به تطهیر بیشتر می‌پردازد و آن قدر خود را خسته می‌کند که دیگر رمق و حال خوشی برای نماز نمی‌ماند.در اینجا شیطان که شر است،با لباس خیر جلوه نمایی کرده‌است(تهرانی،1395،ج1:  239). پس رفتارهای ناشی از وسواس دست کم،بازدارنده از خیر و گاهی نیز مستقیما داعی به شر است.  

خاستگاه و اسباب پیدایش وسواس
آیت‌الله تهرانی خطورات قلبی به شکل "الهام" را به فرشته نسبت می‌دهد و آمادگی قبول الهام را "لطف و توفیق الهی" می‌نامد؛و در مقابل، "وسوسه" را به شیطان و نفس اماره منتسب می‌کند و آمادگی پذیرش آن را "اغوا" می‌نامد(تهرانی،1395،ج1: 235).در همین ارتباط، می‌توان به روایتی از رسول خدا(ص) اشاره کرد که می‌فرماید:"دو چیز وارد قلب آدمی می‌شود؛یکی از جانب فرشته که وعده خیر می‌دهد و حق را تصدیق می‌کند. هر کس چنین حالتی در خود یافت، بداند که این حال الهی است و خدا را به خاطر آن سپاس گوید؛و دیگری از جانب شیطان،که وعده شر می‌دهد و حق را تکذیب می‌کند و از خیر باز می‌دارد.هر کس چنین حالی در خود دید،از شیطان به خدا پناه ببرد"(نراقی،بی‌تا:142).پس در وسواس،هم نفس انسان و هم شیطان دخالت دارند. آیت‌الله جوادی‌آملی نیز با به‌این نکته می‌فرمایند: شیطان تمام همّ خود را در وسوسه فرد به‌کار می‌گیرد تا انسان را فریب دهد،سد راه کمال او بشود،او را گمراه نماید تا او را به عصیان نزد خداوند وادارد و بدین ترتیب،او را از جایگاهی که نزد خداوند دارد،تنزل دهد(جوادی‌آملی،1392،ج28: 278- 277).
 باید توجه داشت که کارگزار اصلی وسوسه، خود انسان است.نیروهای نفس از قبیل شهوت، غضب و واهمه کار اصلی را انجام می‌دهند.صرفا در نفس اماره،که عقل به‌طور کامل شکست خورده و تحت سلطه‌ی قوای دیگر در‌آمده،وسوسه توسط شیطان هم رخ‌می‌دهد.لذا منشأ این وسوسه‌ها در درون خود ماست و شیطان آن‌ها را یاری می‌کند. 
نکته دیگر این که نفس انسان در آغاز آفرینش خود جز قابلیت و استعداد چیزی ندارد.بنابراین، احتمال ورود شیطان و فرشته به قلب او(امکان پذیرش الهام و وسوسه)مساوی است.عاملی که یکی از این دو را اولویت می‌دهد،خود انسان است:کسی که از هوای نفس پیروی می‌کند،نفس خود را برای پذیرش وسوسه آماده می‌کند و کسی که پرهیز و تقوا را مراعات می‌کند،قلب خود را در اختیار پذیرش الهام قرار می‌دهد(تهرانی،1395،ج1: 241). 
[bookmark: _Hlk212677304]از آنجا که طاغوت‌ها و بت‌ها به شمارش نمی‌آیند،راه‌های فراوانی به سوی آن‌ها باز است و به تعداد راه‌های باطل، از قلب انسان به روی شیطان در گشوده می‌شود.از طرف دیگر، چون نفس انسان به باطل گرایش دارد و پیروی از حق برای او دشوار است، راه‌های باطل شیطانی را واضح‌تر(از راه حق)می‌بیند.از سویی،شیطان هم گاهی حق و باطل را درمی‌آمیزد و بر باطل لباس حق می‌پوشاند.مثلاً،گاهی انسان را به کار خیری دعوت می‌کند چنان که انسان فکر می‌کند این دعوت الهی است؛ولی شیطان آن را به عنوان حربه‌ای برای انحراف بیشتر انسان به کار می‌برد(تهرانی،1395، ج1: 42).بدین‌ترتیب،شیطان بر انسان سلطه ندارد و اراده و اختیار را از انسان سلب نمی‌کند.كار او كمك به غرائز حیوانى است و اگر بخواهد تأثیرى بگذارد، مجبور است با یكى از قواى درونى یعنى غرائز و توهّمات و وسوسه‌ها وارد شود كه در مقابل آنها دو نیروى عقل و وجدان همواره انسان را به خیرات و نیكى‌ها دعوت مى‌كنند(جعفری،1399: 205).از همین روست که آدمی بعد از وسوسه شدن، مورد ملامت خود و دیگران قرار مى‌گیرد(قرائتی،1383،ج7: 403). با توجه به توضیحات فوق، در مجموع، می‌توان علت وسواس را غلبه قوه واهمه بر قوه عاقله؛ و در نتیجه، خطورات قلبی بی فایده و گاه شرآمیز، اغوا در برابر فریب‌های شیطان و پیروی از هواهای نفسانی(خواسته‌های نفس اماره) دانست.
راهکارهای تربیتی
بر اساس عوامل به‌دست‌آمده برای وسواس از دیدگاه آیت‌الله تهرانی، می‌توان راهکارهایی را برای پیشگیری و اصلاح این مساله به ویژه برای نوجوانان مطرح کرد:
الف -راهکارهای پیشگیرانه 
برای مقابله با وسواس،باید انسان از ابتدا طوری تربیت شود که زمینه بروز وسواس کمتر شود:
[bookmark: _Hlk184916269]اجتناب از مرور افراطی گذشته- افراد معمولا برنامه‌ها و اهدافی در زندگی خود دارند و گاه نیز، ممکن است به برخی از این اهداف دست پیدا نکنند.
 زمانی که انسان با بازگشت افراطی به گذشته و به ویژه، مرور اشتباهات و شکست‌ها و خودگویی "ای کاش چنین می‌شد"، سرگرم شود، گرفتار وسواس شده است(تهرانی،1395، ج1: 237). اگر در ناکامی‌ها قوه عاقله بر انسان حکومت کند، سعی در شناسایی و رفع کمبودهای قبلی خود و برنامه‌ریزی برای آینده می‌کند. ولی با حکمرانی قوه  واهمه، وقت و انرژی انسان فقط صرف مرور بی‌فایده اتفاقات گذشته می‌شود.
 در آموزه‌های دینی تمرکز ذهن بر زمان حال توصیه شده‌است و از مرور افراطی گذشته به‌خصوص با رویکرد خود‌سرزنشگری افراطی و خودتخریبی و هم‌چنین، نگرانی مفرط راجع به آینده نهی شده‌است. امام علی(علیه‌السلام) فرموده‌اند: "لاتُشعِر قَلبَکَ الهَمَّ علی مافاتَ، فَیَشغُلَکَ عمّا هُوَ آت" دل خود را بر اندوه آنچه از دست‌رفته و گذشته، مشغول مساز؛ تا تو را از آنچه خواهد آمد، غافل نسازد و باز ندارد(آمدی،1378، ج2:258). هم‌چنین، ایشان فرموده‌اند: "إنَّ ماضي عُمرِكَ أجَلٌ، و آتيهِ أمَلٌ، و الوَقتُ عَمَلٌ"(آمدی،1378، ج2:200) به‌راستی که گذشته عمر به سرآمده و آینده نیز امیدی است که معلوم نیست بدان برسی و هم‌اکنون وقت عمل است(گرچه باید در حد معقول از گذشته عبرت گرفت و به فکر آینده بود).لذا باید متربیان را طوری پرورش داد تا ارزش بیشتری برای زمان حال قائل باشند، اشتباهات خود را ببخشند و از مرور سرزنش‌گرانه افراطی گذشته اجتناب کنند و تمرکز خود را بر جبران خطا معطوف دارند. 
محدودکردن آرزوهای دور و دراز-پیش‌بینی و برنامه‌ریزی برای آینده گرچه  کار عاقلانه‌ای است، اما مشروط به تفکر منطقی و واقع‌گرایانه است.ولی هنگامی که قوه عاقله تحت سلطه قوه واهمه در‌آید، انسان درمورد آینده دچار آرزوهای موهوم و دست نایافتنی می‌شود و این درگیری ذهنی مداوم با چنین پندارهایی، منجر به ازدست‌رفتن زمان حال می‌شود.از سوی‌دیگر، با هدف‌گذاری نامناسب برای آینده،امکان برنامه‌ریزی درست برای آینده نیز میسر نخواهد بود.آیت‌الله تهرانی این‌گونه آرزوهای موهوم را نیز وسوسه می‌داند و معتقد است که هنگامی که انسان خود را با "ای کاش چنین شود" سرگرم کند،گرفتار وسواس شده‌است(تهرانی،1395، ج1: 237).لذا باید خصلت زندگی محدود دنیا را آموخت که دنیا دار آرزوهای طولانی نیست و بسیار کوتاهتر از آن است که بتوان به همه خواسته‌ها رسید.پس باید اولویت‌بندی کرد و برای آنچه برای خیر دنیا و آخرت ضروری‌تر است، به طور واقع‌بینانه برنامه‌ریزی کرد. به فرمایش حضرت علی(ع) آرزوهای دورودراز محملی برای سلطه شیطان بر آدمی است: "الأملُ سُلطانُ الشَّياطِينِ على قُلُوبِ الغافِلِينَ"(کمپانی،1362، ص309) آرزو سلطه شیاطین است بر دل‌های غافلان؛ و نشانه‌ فساد و تضعیف عقل است: "كَثرَةُ الأماني مِن فَسادِ العَقلِ"(کمپانی،1362: 313) زیادی آرزو از تباهی عقل است.و لذا نتیجه آن اندوه درونی است: "حاصل الأمانيّ الأسف" نتیجه آرزوها تاسف و اندوه است(کمپانی،1362: 311).این، بخشی از آموزش‌های لازم به متربیان است. 
اجتناب از توجه افراطی بر نداشته‌های دنیوی-انسان گاهی بی‌اختیار و گاهی با خواست خود به امور جاری زندگی می‌اندیشد و به آنچه ندارد، فکر می‌کند و دچار اندوه می‌شود.زمانی که انسان به طور افراطی فکر خود را درگیر یادآوری بیماری‌ها، گرفتاری‌ها و مشکلات زندگی کند،در این صورت نیز دچار وسواس شده‌ و بخشی از سرمایه عمر را هدر می‌دهد(تهرانی،1395، ج1: 237). از این رو، توصیه‌های زیادی به قناعت پیشگی و اجتناب از طمع وجود دارد. حضرت علی(ع) می فرمایند: "آن کس که قلب او با دنیاپرستی پیوند خورد، همواره جانش گرفتار سه مشکل است: اندوهی رهانشدنی، حرصی جدانشدنی و آرزویی نایافتنی"(نهج البلاغه، حکمت228).لذا، بخشی از برنامه تربیتی برای مهار زمینه‌های وسواس در نوجوانان می‌تواند ریشه‌کنی طمع و رضایت از داشته‌ها باشد. درحالی‌که امروزه بسیاری از شبکه‌های مجازی با نمایش افراطی زندگی‌های لوکس، بالعکس عمل می‌کنند. بنابراین، آموزش سواد رسانه از این جهت ضروری به نظرمی‌رسد.
اجتناب از انباشتگی احساسات و افکار منفی-به بیان آیت‌الله‌تهرانی، گاهی انسان در واهمه خود به سراغ دیگران می‌رود و به گفتگو و مجادله، پاسخ‌دهی یا محکومیت مخالفان خود می‌پردازد.این‌گونه افکار نیز از مصادیق وسواس است(تهرانی،1395، ج1: 237).لذا یکی از زمینه‌های جلوگیری از وسواس، فراهم نمودن ذهن آرام و خلوت از غیرضروریات، و به‌خصوص، افکار و احساسات منفی و آزاردهنده است. لازم است از طریق آگاهی‌بخشی و مهارت‌آموزی به نوجوانان آن‌ها را طوری پرورش داد که با اولویت‌بندی مناسب، قوای فکری خود را صرف موارد ارزشمند نمایند و درمورد احساسات و افکار آزاردهنده، یا طرف مقابل را ببخشند و یا به‌موقع و محترمانه،بازخورد لازم را به او بدهند. 
خوش‌بینی منطقی نسبت به آینده-مشغولیت ذهنی ناظر بر ترس از خطرهای احتمالی در آینده یکی دیگر از مصادیق‌ وسواس است.انسان گاهی نسبت به آینده بدبین شده، هر اتفاقی را دلیل زیانی بر خویشتن تلقی می‌کند؛ در حالی که هیچ ارتباطی بین آن اتفاق و زیانی که او را می‌ترساند، نیست. در این‌گونه موارد، قوه واهمه این‌گونه عمل می‌کند که هرگز بر وفق مراد فرد، تصویری ارائه نمی‌دهد و همواره با تصاویر آزاردهنده او را نگران می‌کند و از تلاش در راه کمال باز می‌دارد(تهرانی،1395،ج1: 237-238).برای پیشگیری از این مساله، می‌توان به تقویت توکل و حسن‌ظن به خداوند پرداخت. حضرت علی(ع) توکل را مایه قوت قلب معرفی می‌کنند: "أصلُ قُوَّةِ القَلبِ التَّوكُّلُ علَى اللّه"(کمپانی،1362: 32) اصل قوت قلب به توکل بر خداوند است. بدین‌ترتیب، از دیگر راهکارهای تربیتی برای نوجوانان، پرورش امید و توکل بر خدا در کنار خطر‌پذیری معقول است.
خوش‌بینی معقول نسبت به دیگران- مصداق دیگری از وسواس، مربوط به بدبینی به دیگران و تلقی رفتارهای دیگران به عنوان تهدید، تحقیر، تمسخر و اهانت است؛در شرایطی که مواجهه عقلانی به هیچ عنوان چنین برداشتی را ایجاب‌نمی‌کند. اما چه‌بسا قوه واهمه، غضب فرد را هم در اختیار می‌گیرد و فرد در صدد انتقام برمی‌آید و باعث آزار خود و دیگران می‌شود. این رویه نیز مصداقی از وسواس است(تهرانی،1395، ج1: 237-238).  در آموزه‌های اسلامی، انسان به اجتناب از بدبینی و سوء‌ظن دعوت شده‌است. حضرت علی(ع) می‌فرمایند: "اَتَظُنَّنَّ بِکَلِمَةٍ خَرَجَتْ مِنْ أَحَدٍ سُوءاً، وَأَنْتَ تَجِدُ لَهَا فِي آلْخَيْرِ مُحْتَمَلاً" سخنى که از دهان کسى بیرون‌آید، درحالی که می‌توانی احتمال نیکى بر آن ببری،به آن گمان بد مبر(نهج البلاغه،حکمت352).حتی در برخی از روایات اجتناب از بدگمانی به برادر مؤمن از نشانه‌های ایمان شمرده شده‌است.امام باقر(ع) فرموده‌اند: "إنَّ المُؤمِنَ أخُو المُؤمِنِ؛ لا يَشتِمُهُ و لا يَحرِمُهُ و لا يُسيءُ بِهِ الظَّنَّ" مؤمن برادر مؤمن است؛او را دشنام نمی‌دهد،محروم نمی‌کند و به او بدگمان نمی‌شود(ابن شعبه حرانی،1404: 526).البته مومن همواره به حسن ظن عاقلانه توصیه شده است. مثلا، امام علی(ع) فرموده‌اند: "ضَعْ أَمْرَ أَخِيكَ عَلَى أَحْسَنِهِ حَتَّى يَأْتِيَكَ مَا يَغْلِبُكَ مِنْهُ وَ لاَ تَظُنَّنَّ بِكَلِمَةٍ خَرَجَتْ مِنْ أَخِيكَ سُوءاً وَ أَنْتَ تَجِدُ لَهَا فِي اَلْخَيْرِ مَحْمِلاً" کار برادرت را نیک تصور کن تا زمانی که چیزی از او به تو برسد که نظرت را عوض کند(کلینی،1344، ج1: 34). هم‌چنین، فرموده‌اند: "مَن إطمئنّ قَبلَ الاِختِبارِ ندم" کسی که  قبل از آزمودن اشخاص به آنها اطمینان کند، پشیمان می‌شود(آمدی،1378، ج2: 413)[footnoteRef:24].بنابراین،پرورش اخلاقی اجتماعی و ایجاد خوش‌بینی معقول و به‌جا نسبت به دیگران راهکار دیگر  پیشگیری از وسواس برای نوجوانان است. [24:  برای مطالعه بیشتر، ر.ک. وجدانی و محصص، 1398، مبانی اعتماد اجتماعی در متون دینی.] 

تقویت رابطه با خدا-از آنجا که شیطان نیز نقش مهمی در ابتلا انسان به وسوسه دارد، اما راهی برای وسوسه بندگان مخلص ندارد[footnoteRef:25]،برای خشکاندن زمینه‌های وسوسه، می‌توان به تقویت رابطه خالصانه انسان با خداوند اشاره کرد.البته مخلصان نیز درجاتی دارند.بالاترین درجات مربوط به کسانی است که قلب سلیم دارند و قلب‌شان آکنده از حب الهی است و توجه به غیر خدا در آن نیست.این افراد از دسترس اغوای شیطان به‌دورند. طبق برهان عقلی، درجه وجودی و تجردی ابلیس به درجه وجودی انسان کامل مقرب نمی‌رسد و نمی‌تواند به قلب کسی که خدا همه مجاری اراکی و تحریکی او را اراده می‌کند، نفوذ کند.در درجات پایین‌تر افرادی هستند که شیطان آنها را وسوسه می‌کند؛اما با استعاذه و پناه‌جویی به خدا وسوسه شیطان را بی‌اثر می‌کنند(جوادی‌آملی،1392، ج28: 282).لذا انسان برای در امان ماندن از وسوسه و مکر شیطان باید به ریسمان الهی چنگ بزند؛ چرا که هر گونه قدرتی از آن خداست و مکر شیطان در نزد خداوند و در برابر مکر و کید الهی کاملا سست و بی‌اثر است[footnoteRef:26]؛زیرا خداوند متعال بر سراسر جهان، محیط و از همه حیله‌های شیطانی آگاه است و قادر بر نابودی مکرهای شیطانی است[footnoteRef:27].پس اگر مومنان به ریسمان الهی چنگ بزنند، خدای سبحان در برابر وساوس شیطانی به یاری آنها می‌آید(جوادی‌آملی،1389، ج19: 528-533). لذا پرورش ساحت معنوی نوجوانان و تقویت انس با خداوند و بندگی او، آنان را از وساوس شیطانی و از وسواس محفوظ می‌دارد. [25:  "إِلَّا عِبَادَكَ مِنهُمُ ٱلمُخلَصِينَ"(حجر، 40)]  [26:  "إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا"(نساء، 76)]  [27:  "إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ"(بقره، 20)] 

ب- راهکارهای مقابله‌ای و  اصلاحی 
اگر فرد در وضعیتی قرار دارد که چنین خطورات قلبی به‌طور مکرر برای او پیش می‌آید، لازم است که با اقدامات مناسب به دنبال پاک‌سازی قلب از این وسوسه‌ها باشد.منظور از پاک‌سازی این است که قلب به‌طور‌کلی از دسیسه قوه واهمه و القائات شیطان خالی شود:
تفکر در عواقب وسواس-یکی از راهکارهای تربیتی، اصلاح شناخت‌هاست: تفکر درباره عواقب کاری که شیطان ما را به آن می‌خواند. در این مرحله اگر انسان عذاب اخروی را به یاد‌آورد، متوجه می‌شود که خودداری از انجام خواسته نفس و مقتضای وسوسه، از تحمل آن عذاب آسان‌تر است.لذا تبیین، یادآوری و موعظه در این مرحله کارآمد است؛چرا که آثار عملی به منزله شاخ و برگ وسواس هستند و همان‌طور که ریشه بدون شاخ و برگ دوام نمی‌آورد، این قبیل وسوسه‌ها که دارای آثار عملی هستند، غالبا بدون آثار خود از میان می‌روند(تهرانی، 1395،ج1: 245). لذا بخش مهمی از برنامه تربیتی نوجوان، باید به عاقبت‌اندیشی خردمندانه اختصاص یابد.
زدودن رذایل نفسانی و بستن راه‌های نفوذ شیطان-با پیدایش هر یک از رذیلت‌ها در قلب انسان، راهی به‌روی شیطان گشوده می‌شود. یک راهکار مقابله با وسواس بستن این راه‌هاست. صفات ناپسندی همچون بخل،حسد،تکبر،حرص،خودپسندی،ترس،سوءظن،کینه،تجمل‌خواهی،رفاه‌طلبی، لجاجت و شتاب‌زدگی هریک زمینه ورود شیطان را فراهم می‌کنند تا با وسوسه انسان، قلب او را مشغول و او را از کمال باز دارند.از این‌رو، وقتی صفت ناپسندی از قلب ریشه‌کن می‌شود،بهانه‌ای از دست شیطان و شهوت و غضب گرفته و راهی به روی او بسته می‌شود(تهرانی،1395،ج1: 246-247).لذا درگیر نمودن نوجوان با برنامه جامع تهذیب نفس و اصلاح رذایل یکی از راهکارهای تربیتی بسیار مهم است.
بی‌اعتنایی به محتوای وسوسه و اجتناب از عمل به مقتضای آن-دستورات دینی انسان را ترغیب می‌کنند که به شک و تردیدهای بیهوده و دغدغه‌های ذهنی باطل بی‌اعتنایی کند.در احکام فقهی، یکی از انواع شک‌ها که نباید به آن اعتنا کرد، شک فرد کثیرالشک است(ر.ک. خمینی،1392: 213-214).به عنوان مثال، برخی افراد در هنگام اقامه نماز، مدام دچار شک و تردیدهایی می‌شوند و چه بسا بارها نماز خود را بشکنند و مطابق با فکر و شک باطل خود عمل‌کنند.اما عمل به‌این دستور دینی(با رعایت ملاحظات آن)، تمرینی برای مقاومت در برابر خطورات باطل است. لذا بخشی از برنامه تربیتی نوجوان، مهارت آموزی عملی جهت مقابله با وسوسه‌هاست.
ذکر خدا و پناه بردن به خدا-با توجه به نقش‌آفرینی القائات شیطانی در وسواس، یک راهکار مهم برای رهایی از  دسیسه‌های شیطان، ذکر خداست. در قرآن کریم آمده‌است: "إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ[footnoteRef:28]" تقواپیشه‌گان چون گرفتار وسوسه شیطان شوند، خدا را به یاد می‌آورند و ناگاه بینا می‌شوند. یعنی بصیرت پیدا می‌کنند.قرآن کریم توصیه کرده‌است که انسان در هنگام مواجهه با خطورات قلبی شیطانی، به خداوند پناه ببرد: "وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ[footnoteRef:29]" و هرگاه وسوسه‌هایی از شیطان متوجّه تو شود، از خدا پناه بخواه که او شنوده و داناست. یعنی به كسى كه اسرار و وسوسه‌هاى درونى را مى شناسد،پناه ببر:«يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ[footnoteRef:30]» او از خیانت چشم‌ها و آنچه سینه‌ها پنهان مى‌كند آگاه است. [28:   اعراف، 201]  [29:  فصلت، 36]  [30:  غافر، 19] 

 آیت‌الله تهرانی مراتبی را برای ذکر مطرح کرده‌اند:مرتبه اول، ذکر زبانی است؛یعنی قلب،زبان را به تکرار نام خدا وامی‌دارد؛ولی خود غایب می‌شود که در ادامه،دیگر حضور قلبی وجود نخواهد داشت.اگر چه ذکر خدا در این مرحله ثمره زیادی ندارد،ولی فرصت بیهوده‌گویی را از زبان می‌گیرد و عادت به خیر را در آن ایجاد می‌کند. در مرتبه دوم، قلب علاوه بر این‌که در آغاز به یاد خداست و زبان را نیز به تکرار نام او وامی‌دارد،خود نیز، گاهی در صحنه حاضر می‌شود؛ولی اگر مراقب خود نباشد،خیال، او را از ذکر غافل می‌کند. لذا کنترل خیال برای حرکت به سوی مراتب بالاتر ضروری است. مرتبه سوم،ذکر قلبی است که یاد خدا در قلب پیدا و از قلب بر زبان جاری می‌شود و قلب را فرامی‌گیرد؛ چنان که پرداختن به فکری دیگر برای او دشوار می‌شود.مرحله چهارم، خود فراموشی است که در این مرحله، قلب تنها به یاد خداست و خود نیز محو می‌شود.یعنی خود را و ذکر خود را فراموش می‌کند(نراقی،بی تا: 155-156).در این مرحله شیطان به هیچ وجه بر انسان تسلط نمی‌یابد(تهرانی،1395،ج1: 249). در زندگی پرمشغله امروز و در شرایط غوطه وری نوجوانان در سرگرمی‌های گوناگون، باید به آنها آموخت که دست‌کم زمان‌هایی را در طول روز برای خلوت و آرامش و انس با خداوند اختصاص دهند و با تمرین مداوم و تدریجی، احساس حضور و ارتباط معنوی با خداوند را در زندگی خود تقویت کنند. 
ایجاد ملکه تقوا- هر انسانی به طور ذاتی توان و استعداد مراقبت از خود را داراست و این گوهری است که خداوند در وجود وی به ودیعه نهاده (امیدی گرگری، حجتی و ایمان زاده،1400)و باید آنرا پرورش دهد.  به نظر آیت‌الله‌تهرانی راه رهایی قطعی از وسواس، تقواست(که به نوبه خود، سایر راه‌ها را نیز تسهیل می‌کند)(تهرانی،1395، ج1: 249).تقوا، یعنی یک"من قوی" که معمولا در مقابل انگیزه‌های مخالف مقاومت می‌کند و از عقیده خود پیروی می‌کند.تقوا را می‌توان به معنای عام(مشتمل بر تقوای انسانی)و تقوای الهی گرفت. استاد مطهری معتقدند که تقوا در معنای عام،محدود به تقوای دینی نیست؛بلکه لازمه انسانیت است؛لازمه زندگى هر فردى است كه مى‌خواهد انسان باشد، تحت فرمان عقل زندگى كند و از اصول معينى پيروى نمايد. در این صورت، لازم است كه به سوى يك هدف و يك جهت حركت كند و خود را از امورى كه با هوا و هوس‌هاى آنى او موافق است،اما با هدف او و اصولى كه اتخاذ كرده،منافات دارد،نگه‌دارى‌كند(مطهری، 1368 :20).اما مسلما قدرت بازدارندگی و استحکام تقوای الهی بسیار بالاتر از تقوای انسانی است؛زیرا انگیزه مومن برای خودکنترلی قوی‌تر است. بر اساس دیدگاه علامه طباطبایی ملکه تقوا حالتی روحی در نفس است که در اثر ایمان، ترک گناه و مداومت بر طاعت به‌وجود می‌آید و در این‌صورت، هم و غمی براي آدمي باقی نمی‌ماند جز آن که مراقب باشد که  يک‌يک کارهايش مورد رضاي خدا باشد(طباطبایی،1374،ج11: 212)؛ یعنی ایشان بين اعتدال قوا و تقوا قايل به عينيت هستند(ر.ک. طباطبایی،1374،ج5: 438). کم‌ترین درجات تقوا، احساس حضور، احساس مسئولیت و مراقبه دائمی، به فرد قدرت محافظت می‌دهد تا به هنگام وسوسه لغزش، بر آن چیره شود و تن به لغزش ندهد[footnoteRef:31]،یا اگر دچار لغزش شد،بلافاصله خود را بازیابد و در صدد جبران برآید[footnoteRef:32]و این یعنی نقش مقابله‌ای و محافظتی[footnoteRef:33].علامه مصباح یزدی می فرمایند که تقوا علاوه بر فعل یا ترک فعل خارجی شامل فعل و ترک فعل قلبی نیز می‌شود،مثل خودداری از افکار و تخیلاتی که برای سعادت انسان خطرناکند(مصباح یزدی،1388: 41).تقوا برای مقابله با وساوس و مداخلات شیطانی هم کارآمد است.طبق روایتی از امام علی(ع)، "اشعر کلمه التقوی و خالف الهوی تغلب الشیطان" تقوا را شعار خود قرار بده و با هوای نفس مخالفت کن. در این صورت بر شیطان چیره می‌شوی(کمپانی،1362: 71).در همین ارتباط، آیت‌الله محمدی ری‌شهری نیز به قدرت آفرینی عبودیت جهت مقابله با القائات شیطانی اشاره می‌کنند:عامل اصلی سلطه شیطان بر انسان، هوس‌هایی است که با ایجاد موانع معرفت،راه را برای القائات شیطانی باز می‌کند و لذا کسانی که این موانع را از میان برده و به مرحله عبودیت می‌رسند،شیطان راهی برای وسوسه و القای ادراکات دروغین در آنها ندارد[footnoteRef:34](محمدی ری شهری،1379: 339). علاوه‌براینها، تقوا به انسان قدرت و مصونيت روحى و اخلاقى مى‌دهد كه حتی اگر در محيطی قرار بگيرد كه وسوسه رفتار نامناسب فراهم باشد، خود را حفظ مى‌كند و آلوده نمی‌شود(مطهری،1368: 21).مثلا اگر شیاطین انسی انسان را وسوسه نمایند، انسان به‌این وساوس توجهی نمی‌کند.بنابراین، تقوا را می‌توان قلعه محکمی دانست که انسان را در برابر وسوسه مقاوم می‌سازد.همان‌گونه که امام علی(ع) فرموده‌اند: "التَّقوى حِصنٌ حَصينٌ لِمَن لَجَأَ إلَيهِ" تقوا قلعه محکمی است برای کسی که بدان پناه برد"(کمپانی،1362: 69). مجموعه راهکارها را می‌توان در تصویر شماره1 مشاهده نمود. [31:   "إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا"(اعراف، 201)]  [32:   "لِلْمُتَّقِينَ... الَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا"(آل عمران، 135)]  [33:  ر.ک. وجدانی، 1391، تحلیل مبانی فلسفی تربیت اخلاقی از منظر علامه طباطبایی(ره) و ارائه الگویی نظری جهت کاهش شکاف میان معرفت و عمل اخلاقی.]  [34:  "إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ إِلَّا مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ"(حجر، 42)] 


[image: ]
تصویر شماره1. راهکارهای تربیتی در ارتباط با وسواس

بدین ترتیب،  12 راهکار تربیتی به دست‌آمد که برخی از آن‌ها معرفتی(مانند: اجتناب از مرور افراطی گذشته، اجتناب از توجه افراطی بر نداشته‌های دنیوی، تفکر در عواقب وسواس، ذکر خدا)،برخی دیگر عاطفی(مانند: خوش‌بینی منطقی نسبت به آینده،محدود کردن آرزوهای دور و دراز،اجتناب از انباشتگی احساسات و افکار منفی)و برخی دیگر رفتاری(مانند:بی‌اعتنایی به محتوای وسوسه و اجتناب از عمل به مقتضای آن،ایجاد ملکه تقوا، پناه بردن به خدا)هستند.

نتیجه‌گیری 
مساله وسواس گرچه تاکنون عمدتا با صبغه روانپزشکی و روانشناختی مورد توجه بوده‌است، اما با عنایت به ماهیت پیچیده آن، می‌توان از تبیین‌های  فلسفی-دینی هم برای فهم کامل‌تر آن استفاده کرد. با شناسایی عوامل وسواس، نه‌تنها برای مقابله، بلکه می‌توان جهت پیشگیری از آن نیز اقداماتی مطرح کرد.
[bookmark: _Hlk209156882]در این پژوهش وسواس به عنوان یکی از مسائل جدی حوزه سلامت روان با رویکرد فلسفی-دینی آیت‌الله‌تهرانی، بررسی شد و غلبه قوه واهمه بر قوه عاقله؛ و در نتیجه، خطورات قلبی بیهوده، و گاه مضر و شرآمیز، اغوا در برابر فریب‌های شیطان و پیروی از هواهای نفسانی به عنوان عوامل اصلی وسواس شناسایی شد. سپس راهکارهای معرفتی، عاطفی و رفتاری نشان‌‌داد که باید از چند جهت با وسواس مقابله کرد و شیوه‌هایی همچون،سرزنش کردن،موعظه کردن و نظایر این‌ها نمی‌تواند مساله‌گشایی کند.
بر اساس یافته‌ها،راهبرد اصلی مقابله با وسواس،مدیریت قوای نفس با رویکرد توحیدی است.از آنجا که در رویکرد دینی، علاوه بر ضعف قوه عاقله،به هم‌ریختگی تعادل و تناسب قوای نفس و خروج آن از مدار مدیریت صحیح، شیطان نیز با سوء‌استفاده از این وضعیت، انسان را بیشتر فریب می‌دهد،وسوسه می‌کند و به انحراف می‌کشاند. بنابراین،تقویت رابطه با خداوند،اجتناب از آسیب‌رسان‌های قوه عاقله،و خویشتنداری با رویکرد دینی می‌تواند به حاکمیت مجدد قوه عاقله بر دیگر قوای نفس(به ویژه قوه واهمه)کمک کند. این یافته با اسناد بالادستی تربیتی کشور که جایگاه ویژه و تاکید زیادی بر پرورش قوه تعقل دارند( حاجی بابائی و همکاران، 1403) همسو است و ضرورت پرورش عقل را از زاویه ای دیگر(سلامت روان) نشان می دهد. 
با این که تحقیقات قبلی هم‌چون پژوهش نارویی و منصور(1388) و میکائیلی و همکاران(1390)  راهکارهایی همچون تقویت ایمان و معنویت، پناه بردن به خدا، کنترل افکار و اعمال را در درمان وسواس موثر یافته بودند، اما این تحقیق راهکارهای بنیادی‌تری را با رویکرد پپیشگیرانه و تربیتی مطرح نمود. عسگری یزدی و قنبریان(1395) نیز ضمن بحث درمورد خواطر نفسانی، بر اساس منابع اسلام(قرآن، روایات، منابع فلسفی و منابع اخلاقی)، راهکارهایی برای کنترل ذهن و اندیشه‌های نفسانی به‌ویژه در هنگام نماز(همچون: صلاه مودع،  مراقبت از ادراکات حسی، تفکر پیش از نماز، کنترل نفس، و بودن در زمان حال) مطرح کرده بودند؛ اما تحقیق حاضر با تمرکز بر آرای آیت‌الله‌تهرانی راهکارهای همه‌جانبه‌تری جهت تقویت قوه عاقله مطرح کرد. همچنین، این تحقیق نسبت به پژوهش حاجی محمد رفیع(1394) در تبیین کلی نظام تربیت اخلاقی بر اساس دیدگاه آیت‌الله‌تهرانی؛ و پژوهش نسیم بهشتی(1399) در تبیین ساحت الهی تربیت از دیدگاه آیت‌الله‌تهرانی، با رویکردی متفاوت و  مساله محور، دیدگاه ایشان را اختصاصا در زمینه وسواس به طور عمیق‌تری بررسی کرد و راهکارهایی پیشنهاد داد که به ویژه در جوامع دینی، می‌تواند در کنار سایر شیوه‌های درمانی در روانشناسی و روانپزشکی کمک‌کننده باشد. 
از آنجا که یکی از اهداف کلان نظام تربیت در جمهوری اسلامی ایران، تربیت انسان عاقل، سالم و بانشاط و تقویت آداب زندگی متعالی و بهداشتی ذکرشده است(سند تحول بنیادین آموزش و پرورش،1390: 24) و بر درک مفاهیم بهداشت فردی و تقویت شایستگی حفظ و ارتقای سلامت روانی خود تاکید شده است(سند تحول بنیادین آموزش و پرورش،1390: 31)، اهتمام بیشتر نظام تربیت به ساحت تربیت زیستی بدنی، و توجه بیشتر معلمان و مربیان به پرورش قوه عاقله و به کارگیری راهکارهای به‌دست‌آمده در این پژوهش پیشنهاد می‌شود.
به‌علاوه، انجام پژوهش‌های چندرشته‌ای و میان‌رشته‌ای با رویکردهای فلسفی، اخلاقی، روانشناختی، قرآنی-روایی در تحقیقات بعدی، می‌تواند نگاه جامع‌تری نسبت به‌این مساله در اختیار دانشمندان و دست‌اندرکاران قراردهد. ازسوی‌دیگر، مطالعه تطبیقی دیدگاه دانشمندان کشورهای مختلف می‌تواند دستاوردهای ارزشمندی برای برنامه‌های متناسب با زیست‌بوم ایران فراهم نماید.

منابع
منابع:
· قرآن کریم.
· نهج البلاغه(1390). ترجمه محمد دشتی. قم: نشتا. 
· آراسته، مدبّر؛ کمالی اردکانی، سارا؛ نوری، بیژن؛ امانی، فرانک (1397). بررسی فراوانی علائم وسواس فکری – عملی و عوامل مرتبط با آن در دانشجویان پزشکی و دندانپزشکی دانشگاه علوم پزشکی کردستان در سال ۱۳۹۷. مجله علمي دانشگاه علوم پزشكي كردستان، ۲۵ (۴) :۱۱۵-۱۲۳.
https://sjku.muk.ac.ir/article-1-4673-fa.html
· آمدی، عبدالواحد بن محمد(1378). غررالحکم و دررالکلم. ترجمه رسولی محلاتی. تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
· ابراهیم آبادی، فرشته؛ سالارزایی، امیر حمزه؛ برزعلی، پژمان(1396). کاربرد اصول و قواعد فقهی در پیشگیری از اختلال اضطرابی وسوس فکری-عملی. پژوهش های فقهی، 13(4): 887-863.
https://doi.org/10.22059/jorr.2017.138643.1007153
· ابن شعبه حرانی، حسن بن علی(1404). تحف العقول. قم: جامعه مدرسی.
· ابن منظور، محمد بن مکرم بن علی، ابوالفضل(1414). لسان العرب. تحقیق و تصحیح احمد فارس. بیروت: دار صادر.
· اشرفی کنی، فاطمه؛ موسوی، نعیمه سادات(1379). تحقیقی درباره وسواس و راه های پیش گیری و درمان آن. پیوند، ش 247: 43-34. https://www.ensani.ir/fa/article/104883
· امیدی گرگری، حجتی و ایمان زاده (1400). بازنمایی تجربه خود مراقبتی در دانش آموزان دوره ی دوم متوسطه: مطالعه به روش پدیدار شناختی.مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامی،64:143-129.  ‎ https://doi.org/10.52547/qaiie.7.1.7
· انصاریان، حسین(1367). عرفان اسلامی. ج9. تهران: طلوع آزادی.
· بلند، رابرت؛ وردیوئن، مارسیا (1400). خلاصه روانپزشکی کاپلان-سادوک ( روان پزشکی بالینی). ترجمه سماء سادات؛ شهرام محمدخانی. تهران: ابن سینا.
· تهرانی، مجتبی( 1394). اخلاق الهی. ج13 .تهران: پژوهشگاه فرهنگ و ارشاد اسلامی.
· تهرانی، مجتبی(1395). اخلاق الهی. ج 1، 6، 7. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و ارشاد اسلامی.
· حاجی بابائی،  فاطمه؛ شریفانی، محمد؛ مرادی زنجانی، حسین(1403). تحلیل محتوای کتاب های پیام های آسمانی و دین و زندگی دوره متوسطه بر اساس چارچوب بینش ها، گرایش ها و کنش های حکمی قرآن. مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامی، 9(4): 52-27. http://dx.doi.org/10.61186/qaiie.9.4.4
· حاجی محمد رفیع، محمدرضا(1394). نظام تربیت اخلاقی بر اساس دیدگاه آیت‌الله مجتبی تهرانی. پایان نامه کارشناسی‌ارشد. دانشگاه علامه‌طباطبایی.
· حافظ نیا، محمد رضا(1391). مقدمه ای بر روش تحقیق در علوم انسانی. تهران:سمت.
· جلالی، سیده فاطمه معصومه(1401). بررسی پیامدهای اختلال وسواس فکری و عملی بر زندگی فردی از دیدگاه قرآن و حدیث . مطالعات تفسیری آلاء الرحمن، 1(1): 56-37. https://alaorahman.jz.ac.ir/article_192363.html
· جعفری، محمد تقی(1399).شرح مثنوی مولانا. ج5. تهران: مؤسسه تدوین و نشر آثار علامه جعفری.
· جمعی از نویسندگان(1390). سند تحول بنیادین آموزش و پرورش.تهران: شورای عالی آموزش و پرورش.
· جمعی از نویسندگان(۱۳۹۰). مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران. تهران: شورای عالی آموزش و پرورش.
· جوادی‌آملی، عبدالله( 1389). تفسیر تسنیم.ج 19. قم: نشر اسراء.
· جوادی‌آملی، عبدالله(1392). تفسیر تسنیم.ج 28. قم: نشر اسراء. 
· حدادی کوهسار، علی اکبر؛ غباری بناب، باقر(1397). پیش بینی وسواس و فوبیا در دانشجویان دانشگاه علوم پزشکی تهران: نقش مفهوم خدا. پژوهش در دین و سلامت، 4(4): 68-59.
https://doi.org/10.22037/jrrh.v4i4.12673
· خسروي، صدراله؛ ناصري، علی (1396) شیوع وسواس فکري- عملی در افراد 46-12 ساله شهر جهرم . مجله علوم پزشکی پارس، 15(3): 8-1. 
https://doi.org/10.52547/jmj.15.3.1
· خمینی، سید روح الله(1392). توضیح المسائل حضرت آیة الله العظمی امام خمینی(س).تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
· دریایی، محمد(1393). مزاج خود را بشناسیم.تهران:سفیر اردهال.
· رضازاده، زهرا؛ زرانی، فریبا(1401). اختلال وسواسی-جبری وو مسائل فرهنگی مرتبط با آن در ایران: مرور نظام مند. رویش روان شناسی، 11(2): 58-45. DOR: 20.1001.1.2383353.1401.11.2.1.0 
· سادوک، بنجامین؛ سادوک، ویرجینیا؛ رایز، پدرو( 1397).مرجع کامل روانپزشکی کاپلان-سادوک؛ اختلال وسواسی-اجباری و اختلالات مرتبط.ترجمه محیا مجاهدی.تهران: ابن سینا.
· شریفی، حسن پاشا؛ شریفی، نسترن(1383). روشهای تحقیق در علوم رفتاری(چاپ سوم). تهران: سخن.
· صادق زاده قمصری، علیرضا؛ حسنی، محمد(1391).چگونگي استنتاج بايدها از هست‌ها در فلسفه تربيت؛ در جستجوي الگويي روش شناختي براساس نظریه اعتباریات علامه طباطبایي.تهران: موسسه پژوهشي برنامه‌ريزي درسي و نوآوري‌هاي آموزشي.
· صالحی، هاجر؛ کجباف، محمدباقر؛ قمرانی، امیر(1404). طراحی و اعتبارسنجی الگوی تحمل پریشانی بر اساس آموزههای دین اسلام. مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامی، 10(1): 90-69. http://dx.doi.org/10.61882/qaiie.10.1.6
· طباطبایی، محمد حسین(1374). تفسیر المیزان.ترجمه سید محمد باقر موسوی همدانی. قم: دفتر انتشارات اسلامی.
· طوسی، محمدبن حسن(1409ق). التبیان.قم:دفتر تبلیغات اسلامی.
· عسگری یزدی، علی؛ قنبریان، علی(1395). راهکارهایی برای کنترل ذهن و اندیشه های نفسانی با تاکید بر منابع اسلام. اخلاق، 6(21)، 32-9. https://doi.org/10.22081/jare.2016.21454
· فرامرز قراملکی، احد( 1387). روش شناسی مطالعات دینی.مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی.
· قرائتی، محسن(1383). تفسیر نور.ج 7. تهران: مرکز فرهنگی درس‌هایی از قرآن.
· قرشی، سید علی اکبر( 1361). قاموس قرآن.تهران: دارالکتب الاسلامیه.
·  قریشی، سیدابوالفضل؛ نیک منش، سیما( 1393). شیوع اختلال وسواسی- اجباري و ارتباط آن با علایم اضطرابی در دانشجویان دانشگاههاي شهر زنجان (1388). ماهنامه دانشگاه علوم پزشکی کرمانشاه، 18(5): 312-303. https://sid.ir/paper/20793/fa
· 
· عباسی، محمد(1403). مدل معادلات ساختاری بین هویت ایرانی-اسلامی با سلامت روان: با آزمون نقش میانجی سرمایه روان شناختی. مسائل کاربردی تعلیم و تربیت اسلامی، 9(4): 120-103. https://dx.doi.org/10.61186/qaiie.9.4.3
· کاپلان، ه.؛ سادوک، ب.(1371). خلاصه روانپزشکی.ترجمه نصرت الله پورافکاری. تبریز:انتشارات ذوقی.
· کلینی، محمد بن یعقوب( 1344). اصول کافی.قم: دارالحدیث.
· کمپانی، فضل الله(1362). منتخب غررالحکم و درر الکلم.تهران:مفید.
· محمدی ری شهری، محمد( 1379). علم و حکمت در قرآن و حدیث.قم:دارالحدیث.
· مصباح یزدی، محمد تقی( 1388). انسان سازی در قرآن. قم:موسسه امام خمینی.
· مطهری، مرتضی(1368). ده گفتار.تهران:صدرا. 
· میکائیلی، نیلوفر؛ کلهرنیا گلکار، مهدی؛ رجبی، سعید(1390). نقش مذهب در کاهش وسواس. مطالعات اسلام و روان شناسی، 5(8)، 48-27. https://islamicpsy.rihu.ac.ir/article_1087.html
· نارویی نصری، رحیم؛ منصور، محمود(1388). طرح خودیابی اسلامی و درمان وسواس(آلودی و طهارت، نجاست). روان شناسی و دین، 2(5)، 170-145. https://ensani.ir/fa/article/123757
· ناصری، محسن؛ رضایی زاده، حسین؛ چوپانی، رسول(1393). مروری بر کلیات طب سنتی ایران.تهران: طب سنتی ایران.
· نجفی،حسن؛ فاطمی پور، علی(1398). کارکردهای تربیتی حیاء در اسلام از نگاه و تقریر مرحوم آیت‌الله مجتبی تهرانی(ره). علوم تربیتی از دیدگاه اسلام، 7(12)، 119-133. https://doi.org/10.30497/edus.2019.75347
· نراقی، محمد مهدی (بی تا). جامع السعادت. قم: مکتب الداوری.
· نسیم بهشتی، سید محمد(1399). ساحت الهی تربیت از منظر قرآن با تأکید بر نظرات آیت الله مجتبی تهرانی. پایاننامه کارشناسی ارشد. جامعه المصطفی العالمیه.
· نعمتی، سلمان؛ سراقی، هماون؛ سیدموسوی، سیدعلی(1397). تبیین حکم فقهی وسواس از نگاه امام خمینی با توجه به روان‌شناسی وسواس. پژوهش‌های روان‌شناسی اسلامی، 1(1)، 103-83. https://journals.miu.ac.ir/article_3793.html
· نوروزی، سجاد(1388). ولی فقیه از منظر آیت الله مجتبی تهرانی، آیت الله جوادی آملی و آیت الله مصباح یزدی.  خردنامه، ش 32، 77-74. . https://alefbalib.com/Metadata
·   وجدانی، فاطمه(1391). تحلیل مبانی فلسفی تربیت اخلاقی از منظر علامه طباطبایی(ره) و ارائه الگویی نظری جهت کاهش شکاف میان معرفت و عمل اخلاقی. رساله دکتری. دانشگاه تربیت مدرس.
· وجدانی، فاطمه؛ محصص، مرضیه(1398).  مبانی اعتماد اجتماعی در متون دینی. نظریه های اجتماعی متفکران مسلمان، 9(1)، 80-31. . https://doi.org/10.22059/jstmt.2019.72128
· - Adams, G. B.; Smith. T. J.; Bolt, S. E.; Nolten, P.(2007). Current Educational Practices in Classifying and Serving Students with Obsessive-Compulsive Disorder. The California School Psychologist, Vol. 12, 93 – 105. https://link.springer.com/article/10.1007/BF03340934
· - Leininger, M.; Dyches, T. T.;  Prater, M. A; Heath, M. A.(2010). Teaching students with Obsessive-Compulsive Disorder. Intervention in School and Clinic, 45(4), 221-231. https://scholarsarchive.byu.edu/facpub/7367/
- Sibraval, N. J.; Boisseau, C. L.; Mancebo, M. C.; et al. (2011). Prevalence and clinical characteristics of mental rituals in a longitudinal clinical sample of obsessive compulsive disorder. Depress Anxiety, 28(10): 892-898.
 DOI: 10.1002/da.20869

- Sadock, B. J.; Sadock, V. A.; Ruiz, P. (2017). Kaplan & Sadock's comprehensive textbook of psychiatry. Philadelphia: Lippincott Williams and Wilkins.
	- Sadock, V.; Sadock, B. J. (2007). Synopses of psychiatry behavioral sciences Rezaei F.(Persian translator). 10 th ed. Tehran: Arjmand Press. 
-Tezcan, E.; Millet, B. (1997). Phenomenology of obsessive-compulsive disorders. Forms and characteristics of obsessions and compulsions in east Turkey. Encephale, 23: 342-350. https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/9453926/
 

1

image1.png
4bdS bl g e jl Slinzl
31039095 9T 03 ,S 39520
So> Sl wdlss p (bl )sl 4z g5 jl ol
ke 1S3 5 Slwbusl 93 Saslsl jI Slis!
2l G ko S 9=
OS5 4 G Jgdine S ybos
I35 b dhl) ooy

slasal,
bLijl ) G
olowy Ul b

iy Clge ) S
) Ol 3545 sleal) wn 9 Sl L5y 0395)
Ol slatio 4 Joo jl Olizl 5 dwgmy Slgizme 4 pliel o
s 4 O3 0ly 5 o5 S5
loi5 4Sko by

4.1.:L9.o 6[&)&5')
el gl




